COMENTARIOS A LA MIRADA INTERNA



PRIMERA PARTE DE “EL MENSAJE DE SILO”

En la primera parte, comentaremos el libro “La Mirada Interna”, considerando a sus tres
primeros capitulos que son introductorios y que se refieren a ciertas precauciones que se
deberian tomar para encuadrar correctamente los temas mas importantes.

Hasta el capitulo V las explicaciones se dan en un trasfondo de sinsentido que el buscador
de verdades mas definitivas se siente inclinado a descartar. Encontramos alli capitulos y
pardgrafos que merecen algunas consideraciones. Pero, primeramente debemos
preguntarnos ¢qué se pretende transmitir en esta obra? Se trata de transmitir una
ensefianza sobre la conducta y sobre la interioridad humana, con referencia al sentido de
la vida.

¢, Por qué el Libro lleva por titulo “La Mirada Interna? ;Es que acaso el 6rgano de la vision
no esta colocado para atisbar el mundo exterior, como si fuera una ventana o dos si fuera
el caso; no esta colocado para abrirse cada dia al despertar de la conciencia? El fondo del
0jo, recibe los impactos del mundo exterior. Pero a veces, cuando cierro los parpados,
recuerdo al mundo externo, o lo imagino, o lo ensueiio, o lo suefio. A este mundo lo veo
con un ojo interior que también mira en una pantalla pero que no es la correspondiente al
mundo externo.

Mencionar una “mirada interna”, es implicar a alguien que mira y a un algo que es mirado.
Sobre esto trata el Libro y su titulo pone de relieve una imprevista advertencia de
confrontacion con lo ingenuamente admitido. El titulo del Libro resume estas ideas: “hay
otras cosas gue se ven con otros 0jos y hay un observador que puede emplazarse de un
modo diferente al habitual” Debemos, ahora, hacer una pequefia distincién.

Cuando digo que “veo algo”, anuncio que estoy en actitud pasiva respecto de un fenbmeno
que impresiona mis ojos. Cuando, en cambio, digo que “miro algo”, anuncio que oriento mis
ojos en una determinada direccion. Casi en el mismo sentido, puedo hablar de “ver
interiormente”, de asistir a visiones internas como las del divagar, o las del sofar,
distinguiéndolo del “mirar interno” como direccién activa de mi conciencia. De ese modo,
puedo hasta recordar mis suefios, 0 mi vida pasada, o mis fantasias y mirarlas activamente,
iluminarlas en su aparente absurdidad, buscando dotarlas de sentido. La mirada interna es



una direccion activa de la conciencia. Es una direccidén que busca significacion y sentido en
el aparentemente confuso y cadtico mundo interno. Esa direccion es anterior aun a esa
mirada, ya que la impulsa. Esa direccion permite la actividad del mirar interno. Y si se llega
a captar que la mirada interna es necesaria para develar el sentido que la empuja, se
comprendera que en algun momento el que mira tendra que verse a si mismo. Ese “si
mismo” no es la mirada, ni siquiera la conciencia. Ese “si mismo” es lo que da sentido a la
mirada y a las operaciones de la conciencia. Es anterior y trascendente a la conciencia
misma. De un modo muy amplio llamaremos “Mente” a ese “si mismo” y no lo confundiremos
con las operaciones de la conciencia, ni con ella misma. Pero cuando alguien pretende
apresar a la Mente como si fuera un fendmeno mas de la conciencia, aquella se le escapa
porque no admite representacion ni comprension.

La mirada interna deberd llegar a chocar con el sentido que pone la Mente en todo
fendbmeno, aun de la propia conciencia y de la propia vida y el choque con ese sentido
iluminard a la conciencia y a la vida. Sobre esto, trata el Libro en su ndcleo mas profundo.

A todo lo anterior nos lleva la reflexion sobre el titulo de la obra. Pero al entrar en ella, en el
primer paragrafo del primer capitulo, se nos dice: “Aqui se cuenta como al sin sentido de la
vida se lo convierte en sentido y plenitud”. Y en el paragrafo 5, del mismo capitulo, se aclara:
“Aqui se habla de la revelacion interior a la que llega todo aquel que cuidadosamente medita
en humilde busqueda”.

Queda marcado el objetivo, convertir el sinsentido de la vida en sentido. Y, ademas, esta
trazado el modo de llegar a la revelacién del sentido en base a una cuidadosa meditacion.

Entrando en materia.

El capitulo | desarrolla el modo de llegar a la revelacion interior, previniendo de falsas
actitudes que alejarian del objetivo propuesto.

El capitulo Il trata de lo que se ha dado en llamar “el sin sentido”. El desarrollo de este
capitulo comienza con la paradoja del “triunfo- fracaso”, en estos términos: “Aquellos que
llevaron el fracaso en su corazén pudieron alumbrar el ultimo triunfo. Aquellos que se
sintieron triunfadores, quedaron en el camino como vegetales de vida difusa y apagada.”
En este capitulo se reivindica el “fracaso” como no conformidad con los sentidos




provisionales de la vida y como estado de insatisfaccion impulsor de busquedas definitivas.
Destaca el peligro del encantamiento en los triunfos provisionales de la vida, aquellos que
si se logran exigen mas, llevando finalmente a la decepciéon y que si no se logran llevan
también a la decepcion definitiva, al escepticismo y al nihilismo.

Mas adelante, en el mismo capitulo, pero en el paragrafo 1, se afirma: “No hay sentido en
la vida si todo termina con la muerte”. Ahora bien, esta por demostrarse si efectivamente la
vida termina o no termina con la muerte, por una parte, y si la vida tiene o no sentido en
funcion del hecho de la muerte... Esos dobles interrogantes escapan del campo de la
Légica para tratar de ser resueltos, a lo largo del Libro, en términos de existencia. Sea como
fuere, a este paragrafo 1 del capitulo Ill, no es como para leerlo de corrido pasando
inmediatamente al siguiente paragrafo. Exige una pausa y algunas reflexiones, ya que se
esta tratando un punto central de Doctrina. Los siguientes paragrafos se ocupan de resaltar
la relatividad de los valores y de las acciones humanas.

El capitulo IV considera todos los factores de dependencia que operan sobre el ser
humano, restandole posibilidades de eleccion y accion libre.

El capitulo V hace aparecer algunos estados de conciencia que tienen caracter diferente
a los habituales. Se trata de fenbmenos sugestivos y no por ello extraordinarios, pero que
de todas maneras tienen la virtud de hacer sospechar un nuevo sentido de la vida. La
sospecha del sentido esta lejos de dar una fe, o de fomentar una creencia, pero en cambio
permite variar o relativizar la negacion escéptica del sentido de la vida.

El registro de tales fendmenos no pasa de promover una duda intelectual, pero tiene la
ventaja de afectar al sujeto en su vida diaria por su caracter de experiencia. En tal sentido,
posee mayor aptitud de transformacion que la que pudiera tener una teoria o un conjunto
de ideas que hiciera variar simplemente el punto de vista respecto a cualquier posicién
frente a la vida.

En este capitulo se mencionan ciertos hechos que, verdaderos o no desde el punto de vista
objetivo, ponen al sujeto en una situacion mental diferente a la habitual. Estos hechos tienen
la aptitud de presentarse acompafiados por intuiciones que hacen sospechar otro modo de
vivir la realidad. Y, precisamente, ese “sospechar” otro tipo de realidad nos abre a otros
horizontes. En todas las épocas, los llamados “milagros” (en el sentido de aquellos



fendbmenos que contrarian a la percepcion normal), arrastran consigo a intuiciones que
terminan emplazando al sujeto en otro &mbito mental. A ese otro ambito, al que llamamos
“conciencia inspirada”, le atribuimos numerosas significaciones y correlativamente
numerosas expresiones. Los paragrafos de este capitulo configuran una especie de lista
incompleta, pero suficiente, de registros que al producirse invariablemente acarrean
preguntas por el sentido de la vida. Su registro es de una intensidad psiquica tal que exige
respuestas en torno a su significado. Y cualesquiera sean dichas respuestas, el sabor
intimo que dejan es siempre de sospecha sobre una realidad diferente. Veamos los casos:
‘A veces me he adelantado a hechos que luego sucedieron. A veces he captado un
pensamiento lejano. A veces he descrito lugares que nunca visité. A veces he contado con
exactitud lo sucedido en mi ausencia. A veces una alegria inmensa me ha sobrecogido. A
veces una comprension total me ha invadido. A veces una comunién perfecta con todo me
ha extasiado. A veces he roto mis ensuefios y he visto la realidad de un modo nuevo. A
veces he reconocido como visto nuevamente algo que veia por primera vez... Y todo ello
me ha dado que pensar. Buena cuenta me doy que sin esas experiencias no podria haber
salido del sin- sentido.”

El capitulo VI establece diferencias entre los estados de suefio, semisuefio y vigilia. La
intencion esta puesta en relativizar la idea que normalmente se tiene sobre la realidad
cotidiana y sobre la exactitud de esa realidad que se percibe.

Los capitulos VII, VI, IX, X, XI, XIl v luego XV, XVI, XVIl y XVIlI tratan directa o
indirectamente del fenédmeno de La Fuerza.

El tema de La Fuerza es de sumo interés porque permite de una manera practica, poner en
marcha experiencias que orientan hacia el sentido. A diferencia de lo comentado en el
capitulo V que si bien otorgan la sospecha del sentido; ocurren espontaneamente o sin
direccién alguna Sobre este punto de La Fuerza y sus implicaciones hablaremos al final de
estos comentarios sobre La Mirada Interna

Ahora nos concentraremos en los cuatro capitulos restantes del Libro.
El capitulo Xl expone los “Principios de accion valida”. Se trata de la formulacion de una

conducta en la vida, que se expone a quienes deseen llevar adelante una vida coherente,
basandose en dos registros internos basicos: el de unidad y el de contradiccion. De este




modo, la justificacion de esta “moral” se encuentra en los registros que produce y no en
ideas o creencia particulares relativas a un lugar, a un tiempo, o0 a un modelo cultural. El
registro de unidad interna, que se desea evidenciar, esta acompafiado por algunos
indicadores a tenerse en cuenta: 1.- sensacion de crecimiento interno; 2.- continuidad en el
tiempo y 3.- afirmacion de su repeticion a futuro. La sensacion de crecimiento interno
aparece como una indicador verdadera y positiva acompafada siempre de la experiencia
de mejoramiento personal, en tanto que la continuidad en el tiempo permite comprobar en
situaciones posteriores al acto, o imaginadas con posterioridad al acto, o cotejadas en el
recuerdo con situaciones posteriores al acto, si este no varia por el cuadro de situacion. Por
altimo, si pasado el acto se experimenta como deseable su repeticion, decimos que se
afirma en la sensacién de unidad interna. Contrariamente, los actos contradictorios pueden
poseer algunas de las tres caracteristicas de los actos unitivos, o ninguna de ellas, pero en
ningun caso poseer las tres caracteristicas de los actos unitivos.

Sin embargo, existe otro tipo de accién, que no podemos estrictamente llamar “valida”, ni
tampoco “contradictoria”. Es la accion que no obstruye el propio desarrollo, ni que provoca
tampoco mejoramientos considerables. Puede ser mas o menos desagradable o mas o
menos placentera; pero ni agrega ni quita desde el punto de vista de su validez. Esta accion
intermedia es la cotidiana, la mecanicamente habitual, tal vez necesaria para la subsistencia
y la convivencia, pero no constituye en si un hecho moral, de acuerdo al modelo de accion
unitiva o contradictoria segun venimos examinando. A los Principios, llamados “de accién
valida” se los clasifica como: 1.- principio de adaptacion; 2.- de accion y reaccion; 3.- de
accion oportuna; 4.- de proporcién; 5.- de conformidad: 6.- del placer; 7.- de la accién
inmediata; 8.- de la accion comprendida; 9.- de libertad; 10.- de solidaridad; 11.- de
negacion de los opuestos y 12.- de acumulacion de las acciones.

El capitulo XIV del Libro, trata sobre “La Guia del Camino Interno”. Esta Guia no tiene
mayores pretensiones que cualquier experiencia guiada, aunque encuadrada entre las
ejercitaciones que se proponen en una direccién trascendente de fenbmenos “sugestivos”
o de “sospecha del sentido”.

El capitulo XIX, habla de “los estados internos”. Este capitulo no es una experiencia guiada
y no pretende soluciones transferenciales, sino que de modo alegoérico trata de describir
situaciones actuales en las que se puede encontrar el lector. Este capitulo es una
descripcion poética y alegorica de distintas situaciones en las que puede encontrarse una




persona en su camino hacia el encuentro del sentido de la vida. Como se dice en su primer
paragrafo: “... debes adquirir ahora suficiente percepcién de los estados internos en los que
te puedes encontrar a lo largo de tu vida y particularmente a lo largo de tu trabajo evolutivo”.
Entendemos aqui, “trabajo evolutivo”, como aquel que permite ir despejando incognitas en
el desenvolvimiento del sentido de la vida.

El _capitulo XX, titulado “La Realidad Interior’, es un tanto oscuro. Al parecer, su
interpretacion es dificil para quien no esta familiarizado con la teoria de simbdlica y alegorica
y los fenédmenos de produccion, traduccién y deformacién de impulsos. De todas maneras
y dejando de lado la comprension teorética de este capitulo final, no es dificil encontrar
personas que perciben con relativa nitidez sus estado internos y captan sus significados a
nivel profundo, como si lo hicieran con un parrafo poético cualquiera.

Volviendo ahora a los capitulos relacionados con la Fuerza.

Los temas de la Fuerza, el Centro Luminoso, la Luz Interna, el Doble y la Proyeccién de la
Energia, admiten dos visiones diferentes: Primera. Considerarlos como fenémenos de
experiencia personal y por tanto, mantenerlos en una relativa incomunicaciéon con aquellas
personas que no los han registrado, limitdndolos en el mejor de los casos a descripciones
mas o menos subjetivas. Segunda. Considerarlos dentro de una teoria mayor que los
explique, sin apelar a la prueba de la experiencia subjetiva. Tal teoria mayor que podriamos
considerar como derivada de una Psicologia Trascendental, es de una complejidad y
profundidad imposible de exponer en estos simples “Comentarios sobre El Mensaje de
Silo”.

Silo - Centro de Estudios de Punta de Vacas 03/ 03/ 2009.



